
PHILIPP GUFLER 

Body/Text (Urninge im Frühling), 2024 

Siebdruck auf Stoff, Stahlrohr, Flachstahl, Schrauben, Bleischnur / Silkscreen on 

fabric, steel, steel tube, flat steel, screws, lead 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

„Body/Text (Urninge im Frühling)“ heißt die Installation von Philipp Gufler. Von einer 

runden Rahmenkonstruktion hängen bedruckte Stoffbahnen. Eine Seite zeigt eine 

arkadische Landschaft mit androgynen Aktfiguren, die andere schemenhafte 

Körperumrisse. Schriftbänder durchziehen beide Seiten.  

 

Gufler beschäftigt sich mit queerer Geschichte. Er reflektiert schwule, lesbische, trans 

und nicht-binäre Perspektiven – oft mithilfe von Materialien aus queeren Archiven. Für 

„Body/Text“ greift er auf ein kunsthistorisches Vorbild zurück: das Rundbild „Klarwelt 

der Seligen“ von Elisàr von Kupffer, entstanden in den 1920er-Jahren in der Schweiz. 

Das Werk zeigt 84 nackte, geschlechtlich ambivalente Figuren – für Kupffer ein 

Sinnbild des Paradieses. Gufler zitiert das Bild, verändert es aber: Er ergänzt weitere 

Motive und integriert sich selbst, etwa als Selbstporträt auf dem blauen Stoffstück.  

 

Auch Karl Heinrich Ulrichs taucht in der Installation auf – ein Jurist und Vordenker 

homosexueller Emanzipation. Schon 1867 sprach er sich öffentlich gegen die 

Kriminalisierung gleichgeschlechtlicher Liebe aus. Vier Jahre bevor der Begriff 

„Homosexualität“ geprägt wurde, schlug Ulrichs ein eigenes Wort vor: „Urning“ – 

abgeleitet von Aphrodite Urania, der Liebesgöttin, die aus dem abgetrennten 

Geschlechtsteil des Uranus entstand.  

 

Der Titel „Body/Text“ verweist auf das zentrale Thema: die Verbindung von Körper und 

Schrift. Texte schlängeln sich entlang der abgebildeten Körper. Sie stammen unter 

anderem von Gufler, Ulrichs und dem 1988 geborenen Schriftsteller Ocean Vuong. 

Ihre Worte reflektieren Begehren und Geschlecht jenseits binärer Kategorien. Gufler 

zeigt, wie Sprache queere Körper definiert, aber auch pathologisiert und verbiegt. 

Passend dazu müssen auch wir uns verrenken, um die rankenhaften Schriftbänder zu 

entziffern. 

 

 

 

„Body/Text (Urnings in Spring)“ is the title of Philipp Gufler’s installation. Printed fabric 

panels hang from a circular frame structure. On one side: an Arcadian landscape with 

androgynous nude figures. On the other: shadowy outlines of bodies. Ribbons of text 

weave around both sides.  

 

Gufler explores queer history. He reflects gay, lesbian, trans, and non-binary 

perspectives artistically—often with the help of materials from queer archives. For 

„Body/Text“, he draws on an arthistorical reference: the panoramic painting „Klarwelt 

der Seligen“ by Elisàr von Kupffer, created in the 1920s in Switzerland. The original 

work shows 84 nude, gender-ambiguous figures—for Kupffer, an image of paradise. 

Gufler references this painting but transforms it: combining it with other motifs and 



inserting himself into the scene—for instance, by virtue a self-portrait on a piece of 

blue fabric. 

 

Karl Heinrich Ulrichs also appears in the installation. Ulrichs was a lawyer and pioneer 

of homosexual emancipation. In 1867, he publicly spoke out against the criminalization 

of same-sex love. Four years before the term "homosexuality" was coined, Ulrichs 

proposed his own word: „Urning“—derived from Aphrodite Urania, the goddess of love 

born from the severed genitals of the god Uranus. 

 

The title „Body/Text“ refers to the central theme of the work: the connection between 

body and language. Texts curve along the bodies depicted. They come from Gufler, 

Ulrichs, and the writer Ocean Vuong, born in 1988, among others. Their words reflect 

desire and gender beyond binary categories. Gufler shows how language can be used 

to define queer bodies, but also to pathologize and distort them. Fittingly, we too must 

contort ourselves in order to decipher the winding ribbons of text.  

 

  



ETEL ADNAN  

Untitled, (2010 und 2013) 

Öl auf Leinwand / Oil on canvas  

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Leuchtende Farben, klare Formen, ein kräftiger Farbauftrag – und immer wieder: der 

Berg. Diese Elemente prägen das visuelle Werk von Etel Adnan: Künstlerin, 

Philosophin und Dichterin.  

 

Adnan war eine Grenzgängerin zwischen Sprachen, Ländern und Kulturen. Geboren 

1925 in Beirut, studierte sie ab 1945 Philosophie und Literatur – in Beirut, Paris und 

Kalifornien. Ihre Texte schrieb sie auf Französisch, Englisch und Arabisch. Zur Malerei 

findet sie Ende der 1950er-Jahre. Eines ihrer zentralen Motive: der Mount Tamalpais 

in Kalifornien. Über diesen Berg schreibt sie: „Als ich nach Sausalito zog, habe ich in 

einer Wohnung mit einer großen Glaswand gewohnt, und etwa zehn Kilometer hinter 

diesem Glas ist ein Berg. Ein Berg ist keine feste Form; je nach Klima, Wetter, Regen, 

Jahreszeit verändert er sich. […] In meinem Fall war es die Dialektik zwischen dem 

Festen und dem sich Verändernden, die über die Jahre hinweg meine Bilder 

geschaffen hat.“ 

 

Der Berg war für Adnan ein Anker in einer zersplitterten Welt. So musste sie den 

Libanon kurz nach ihrer Rückkehr wegen des Bürgerkriegs das Land 1977 erneut 

verlassen. Mit der Künstlerin Simone Fattal verband sie eine lebenslange Beziehung. 

Fattal nannte den Mount Tamalpais Adnans „Heimat fern der Heimat.“ Auch in den 

hier gezeigten Arbeiten ist er präsent. 

 

Adnans Malerei war Ausdruck eines inneren Konflikts: Während des Algerienkriegs 

schrieb sie auf Französisch – der Sprache der Kolonialmacht. Doch sie suchte nach 

einem neuen Ausdruck und fand ihn in der Kunst: „Rasch begriff ich, dass das Malen 

für mich eine neue Sprache war und dass es eine Lösung für mein Problem enthielt. 

Ich musste nicht mehr auf Französisch schreiben, ich malte einfach auf Arabisch.“ 

 

 

 

Vibrant colors, clear forms, bold brushstrokes—and again and again: the mountain. 

These elements define the visual art of Etel Adnan—an artist, philosopher, and poet. 

 

Adnan moved between languages, countries, and cultures. Born in Beirut in 1925, she 

studied philosophy and literature from 1945 onwards in Beirut, Paris, and California. 

She wrote in French, English, and Arabic. Adnan turned to painting in the late 1950s, 

when she lived in California. One of her central motifs: Mount Tamalpais in California. 

About this mountain, she wrote: “I lived in an apartment with a bay window and a view 

over the mountain about ten miles away. But there is nothing fixed about a mountain, 

on the contrary, it never ceases to transform itself depending on the climate, the time 

of day, the rain, the seasons. […] Over the years, the dialectic between fixity and 

changes has generated many of my paintings.“  

 



For Adnan, the mountain was an anchor in a fragmented world. Shortly after her 

return, she was forced to leave Lebanon again in 1977 due to the civil war. She had a 

lifelong relationship with the artist Simone Fattal, who called Mount Tamalpais Adnan’s 

“home far from home.” The mountain also appears in the works shown here. 

 

Adnan’s turn to painting was born of inner conflict: During the Algerian War, she wrote 

in French—the language of the colonial power. But she sought a new form of 

expression, and found it in painting: “I soon realized that to me this meant a new 

language and a solution to my dilemma. I didn’t need to write in French anymore, I was 

going to paint in Arabic.” 

 

  



MAŁGORZATA MIRGA-TAS 

Out Of Egypt (Wyjście z Egiptu) (Serie), 2021 

Textil und Acryl auf Leinwand / Textile and acrylic on canvas  

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Ein knorriger Baum neigt sich über eine Gruppe von Frauen und Kindern, die um ein 

Lagerfeuer versammelt sind. Links rührt eine Frau in einem Kessel, rechts facht eine 

andere das Feuer mit einem Tuch an. Die übrigen Frauen und Kinder scheinen auf 

das gemeinsame Mahl zu warten. 

 

Diese scheinbar idyllische Szene hat Małgorzata Mirga-Tas aus unzähligen 

Stoffstücken zusammengesetzt. Unterschiedliche Texturen und Muster verleihen dem 

Bild Tiefe und Bewegung – ein flirrendes Mosaik aus Stoff und Erinnerung. Das Werk 

ist Teil ihrer Serie „Out of Egypt“, in der sich Mirga-Tas mit der Geschichte der 

Rom*nja auseinandersetzt. Die Künstlerin, selbst Romni, greift dafür auf historische 

Vorlagen zurück: Kupferstiche von Jacques Callot aus dem 17. Jahrhundert. 

 

Callots Darstellungen zeigen Rom*nja als plündernde Gruppen. Dies wird durch 

begleitende Texte, die auf den Stichen zu finden sind, noch verstärkt. Sie spiegeln tief 

verwurzelte Vorurteile wider, die bis heute nachwirken. Auch der Titel verweist auf 

diese Geschichte der Verunglimpfung: Callot vertrat die damals verbreitete Ansicht, 

Rom*nja stammten aus Ägypten – heute gilt ihr Ursprung in Indien als belegt. 

 

Mirga-Tas eignet sich Callots Bilder an und schreibt sie um. Sie entfernt rassistische 

Elemente, lässt die Texte weg und verändert die Darstellung grundlegend. Indem sie 

das Medium wechselt – von der Grafik zum Wandteppich – erhebt sie die Figuren. Sie 

verleiht ihnen Größe und Würde. Die verwendeten Stoffe stammen zudem aus der 

Gemeinschaft der Rom*nja und versinnbildlichen ihren Zusammenhalt – entgegen 

allen Widrigkeiten. So wird ihre Arbeit zum Akt der Restitution: eine Rückeroberung 

der eigenen Geschichte durch Bilder – selbstbestimmt, würdevoll und kraftvoll erzählt. 

 

 

 

A gnarled tree leans over a group of women and children gathered around a campfire. 

On the left, a woman stirs a pot. On the right, another fans the fire with a cloth. The 

others are waiting for the meal. 

 

This seemingly idyllic scene has been made by Małgorzata Mirga-Tas from countless 

pieces of fabric. The variety of textures and patterns give the image depth and 

movement—a shimmering mosaic of cloth and memory. With this work, part of her 

series “Out of Egypt”, Mirga-Tas engages with the history of the Roma people. The 

artist, herself a Romani woman, draws on historical sources—copperplate engravings 

by Jacques Callot, created in the 17th century. 

 

Callot's images depict the Roma people as thieving groups. These portrayals are 

amplified by accompanying texts included in the prints. They reflect the deep-seated 

prejudices of the time—many of which still persist today. The title also points to this 



legacy of defamation: Callot subscribed to the then widespread belief that the Roma 

people came from Egypt—whereas their origins are now being traced to the Indian 

subcontinent.  

 

Mirga-Tas appropriates and rewrites Callot’s imagery. She removes the racist 

elements, omits the texts, and transforms the scenes. By shifting the medium—from 

print to tapestry—she elevates the figures. She gives them scale and dignity. The 

fabrics she uses come from Roma communities and symbolize their resilience and 

solidarity—in spite of adversity. In this way, the work becomes an act of restitution: a 

reclaiming of their own history through images—told in a self-determined, dignified, 

and powerful way. 

 

  



CURTIS TALWST SANTIAGO  

Blue devil dutty whine, 2023  

Kohle und Vinylfarbe auf Leinwand / Charcoal and vinyl paint on canvas 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Ein Gemälde in leuchtenden Blautönen mit zwei dynamischen Figuren. Ihre Posen, die 

rhythmischen Linien und die wirbelnden Konfettipunkte vermitteln den Eindruck 

tänzerischer Bewegung.  

 

„Blue devil dutty whine“ heißt das Bild von Curtis Talwst Santiago. Der multidisziplinäre 

Künstler mit kanadisch-trinidadischen Wurzeln greift darin ein Karnevalsritual aus 

Trinidad auf. Der „blaue Teufel“ ist links zu erkennen. In Trinidad steht diese Figur für 

Rebellion, aufrührerische Kraft und gemeinschaftliche Ekstase. Entstanden ist sie als 

Teil eines Maskenspiels, das von versklavten Schwarzen als Akt des Widerstandes 

genutzt wurde: Sie verspotteten ihre weißen Versklaver – und eigneten sich ihre Macht 

symbolisch an. 

 

Der „Blue Devil“ ist typisch für Paramin im Norden von Trinidad. In anderen Teilen der 

Karibik wird Melasse für das Teufelskostüm verwendet – ein subtiler Verweis auf die 

Ausbeutung der versklavten Menschen auf Zuckerrohrplantagen. Da es in Paramin 

jedoch keinen Zuckeranbau gab, wurde dort blaues Waschmittel mit Fett gemischt und 

so zur „Teufelsfarbe“. 

 

„Dutty whine“, der zweite Teil des Titels, bezeichnet einen Tanzschritt aus der Soca-

Musik, die in den 1970er-Jahren auf Trinidad entstand. Santiago verbindet Malerei und 

Musik – auch, weil er selbst als Musiker aktiv ist. Wie bei einem Song entfaltet sich 

das Gemälde in Takten. Die schwarzen Kohlelinien geben einen Rhythmus vor. Die 

satten Blautöne stimmen in diesen Rhythmus mit ein. Ihre Nuancen erzeugen eine 

pulsierende Oberfläche. Farben, Linien und Flächen werden bei Santiago zu Musik. 

Seine Werke feiern kreativen Widerstand und die Geschichte der schwarzen 

Bevölkerung Trinidads. 

 

 

 

A painting in vibrant shades of blue—featuring two large, dynamic figures. Their poses, 

the rhythmic lines, and swirling confetti dots give the impression of a dance-like 

movement. 

 

“Blue devil dutty whine” is the title of this work by Curtis Talwst Santiago. The 

multidisciplinary artist with Canadian-Trinidadian roots explores a carnival ritual from 

Trinidad in this piece. The “blue devil” can be seen on the left side. In Trinidad, this 

figure stands for rebellion, defiant energy, and communal ecstasy. It originated as part 

of a masquerade tradition used by enslaved Black people as an act of resistance. 

Through this ritual, they mocked their white enslavers—symbolically taking power by 

embodying the devil. 

 



The “blue devil” is a unique feature of Paramin in northern Trinidad. In other parts of 

the Caribbean, molasses is used for the devil costume—a subtle reference to the 

exploitation of enslaved people on sugar plantations. But since sugarcane wasn’t 

grown in Paramin, blue laundry detergent mixed with grease became the “devil’s 

paint.”  

 

The second part of the title, “dutty whine”, refers to a dance move from soca music—a 

genre that emerged in the 1970s in Trinidad. For Santiago, the connection between 

painting and music is key—not least because he’s also active as a musician. In his 

paintings, sound and color merge: like a song, the image unfolds in several beats. The 

black lines of charcoal indicate a rhythm. The rich blue tones harmonize with this 

rhythm. Their different nuances create a pulsating surface. Colors, lines and surfaces 

become music in Santiago's work. His pieces celebrate creative acts of resistance and 

the history of Trinidad's Black population.  

 

 

  



GÜLBIN ÜNLÜ  

waiting faster, 2022  

Tinte, Öl, Lippenstift auf Leinwand, Stoff, Holz / Ink, oil, lipstick on canvas, textile, 

wood  

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Assemblage, Mash-Up, Hybridkunst – all diese Begriffe finden sich im Zusammenhang 

mit „waiting faster“, einer mehrteiligen Arbeit von Gülbin Ünlü. Sie verbindet darin 

Malerei mit analogen und KI-generierten Elementen. Ünlü versteht den Einsatz von KI 

als Dialog mit der Maschine. Vorschläge der KI werden geprüft und verändert. Dabei 

stellt Ünlü die Frage: Wer gestaltet – der Mensch oder die KI? Auch biographische 

Spuren finden sich: Der Spitzenstoff verweist auf Ünlüs Großmutter, eine Näherin, die 

als sogenannte Gastarbeiterin nach Deutschland kam. Persönliches trifft hier auf 

gesellschaftliche Kritik. 

 

Auf einer der Leinwände steht das durchgestrichene Wort „Danke“. Darüber das 

scheinbar eindeutige Wort „Rache“. Doch der rechte Balken des „H“ fehlt – ersetzt 

durch eine angelehnte Holzlatte mit schwarzer Flagge aus Spitzenstoff. Die schwarze 

Flagge gilt in der Punk- und Antifa-Bewegung als Symbol des Widerstands. Durch den 

weiblich konnotierten Spitzenstoff erhält sie auch eine feministische Dimension. 

 

Die Arbeit spielt mit Mehrdeutigkeit: Wird das „H“ beim Lesen ausgelassen, bleibt der 

englische Begriff „Race“ stehen, der „Rasse“ oder „Rennen“ heißen kann. Zwei 

Begriffe, die zentrale Spannungsfelder in der Migrationsgesellschaft benennen: 

Rassismus und Leistungsdruck. „Race“ im Sinne von „Rasse“ verweist auf 

Ausgrenzung. Auch türkische Gastarbeiter:innen in der BRD wurden rassifiziert – als 

„fremd“ markiert, geduldet, aber nicht anerkannt. Im Sinne von „Rennen“ verweist der 

Begriff auf das „Sich-hocharbeiten-müssen“. Für viele Migrant:innen bleibt 

Anerkennung an Leistung und Dankbarkeit geknüpft. Das durchgestrichene „Danke“ 

verweigert diese Haltung. „Waiting faster“ ist eine Absage an ein System, das 

Ausbeutung als Teilhabe verkauft – und ein visuell wie politisch starkes Statement.  

 

 

 

Assemblage, mash-up, hybrid art—all these terms are associated with “waiting faster”, 

a multi-part work by Gülbin Ünlü. In this piece, she combines painting with both analog 

and AI-generated elements. Ünlü understands the use of AI as a dialogue with the 

machine. The suggestions made by KI are reviewed and altered. The artist raises 

questions about authorship: Who is the creator—the human or the AI? Biographical 

traces also appear: The lace fabric refers to Ünlü’s grandmother, a seamstress who 

came to Germany as a so-called guest worker. Personal history meets social criticism. 

 

On one of the two canvases, the word “Danke”—meaning “Thank you”—is crossed 

out. Above it appears a seemingly clear word: “Rache”—meaning “Revenge.” But the 

right stroke of the “h” is missing—replaced by a leaning wooden slat with a black flag 

made of lace fabric. The black flag is a symbol of resistance in punk and Antifa 



movements. Through the lace fabric, which carries feminine connotations, it also takes 

on a feminist dimension. 

 

The work deliberately plays with ambiguity: if the “h” is omitted when reading, the 

English term “race” remains—which can either refer to the biological term used to 

categorize animals or to a contest of speed. These two terms represent key tensions in 

a migration society: racism and the pressure to perform. “Race” in the biological sense 

is still used to justify exclusion. Turkish guest workers in West Germany were also 

racialized—marked as “foreign,” tolerated but not recognized. “Race” in the sense of a 

contest of speed refers to the ideology of having to work one’s way up. For many 

migrants, recognition remains tied to performance and gratitude. The crossed-out 

“Danke” rejects this notion. Waiting faster is a refusal of a system that sells exploitation 

as participation—thus not only visually complex, but also a political statement.  

 

 

  



ROMÉO MIVEKANNIN 

Homme Inconnu, c. 1830–1840, 2025  

Acryl und Elixierbad auf Leinwand / Acrylic and elixir bath on canvas 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München 

 

Vor dunklem Hintergrund hebt sich eine elegant gekleidete Figur ab. Auffällig sind der 

gemusterte Turban und die rote Jacke mit Goldstickereien. Auch das Gesicht sticht 

hervor: Es blickt uns direkt an und passt in seiner schwarz-weißen Tonalität aber nicht 

zur restlichen Farbstimmung. 

 

Das Porträt stammt von Roméo Mivekannin. Er hat es auf ungerahmtem 

Leinwandstoff gemalt. Die Arbeit gehört zu einer Serie, in der sich der Künstler mit 

dem Orientalismus auseinandersetzt – jener Kunstrichtung des 19. und 20. 

Jahrhunderts, die verklärte Darstellungen des sogenannten „Orients“ zeigt. Der Begriff 

„Orient“ wird heute zu Recht kritisch gesehen: Er ist geografisch unscharf, kulturell 

verallgemeinernd und oft klischeebehaftet. So galten Menschen aus dem „Orient“ 

lange als sexuell freizügig. Ein beliebtes Motiv jener Zeit, das diese Annahme 

widerspiegelt, waren Haremsszenen. 

 

Mivekannin setzt sich mit ebendiesen Vorstellungen auseinander. Er kopiert Werke 

europäischer Maler wie Jean-Léon Gérôme oder Eugène Delacroix und fügt sein 

eigenes Gesicht in diese Gemälde ein. In der hier gezeigten Arbeit erscheint er als 

„unbekannter Mann“ – so der Titel des ursprünglichen, nicht eindeutig 

zugeschriebenen Werks. Die kunstvoll verzierte Kleidung erinnert an osmanische 

Trachten und lässt uns das Bild zumindest halbwegs verorten. Mivekannin nennt seine 

künstlerischen Eingriffe eine „visuelle Irritation“. Indem er sein Porträt in die 

historischen Bilder einfügt und uns direkt ansieht, fordert er unsere Sehgewohnheiten 

heraus. So macht er aus den exotisierten Figuren, die zu dekorativen Objekten 

degradiert wurden, handelnde Subjekte – eine kritische Wiederaneignung, die den 

Blick auf koloniale Bildwelten verändert. 

 

 

 

An elegantly dressed male figure stands out against a dark background. Particularly 

striking are his patterned turban and red jacket with gold embroidery. The face also 

stands out: it looks directly at us, but its black-and-white tones do not match the rest of 

the color scheme. 

 

This portrait is by Roméo Mivekannin. He painted it on unframed canvas. The work is 

part of a series in which the artist explores Orientalism—the art movement of the 19th 

and 20th centuries that presents idealized depictions of the so-called “Orient.” With 

good reason the term “Orient” is viewed critically today: It is extremely vague 

geographically, it lumps very different cultures together and attributes stereotypical 

characteristics to them. People from the “Orient” were falsely characterized as sexually 

uninhibited. A popular motif of the time that reflected this assumption were harem 

scenes. 

 



Mivekannin challenges these notions. He copies works by European painters such as 

Jean-Léon Gérôme or Eugène Delacroix and inserts his own face into the paintings. In 

the work shown here, he appears as an “unknown man” – the title of the original work, 

which has not been clearly attributed. The artistically decorated clothing is reminiscent 

of Ottoman costumes and allows us to at least partially locate the image. Mivekannin 

calls his artistic interventions “visual irritations.” By inserting his portrait and having it 

look directly at us, he challenges our visual expectations. In this way, he transforms 

exoticized figures, which have been reduced to decorative objects, into active 

subjects—a critical reappropriation that changes the way we view colonial imagery. 

 

  



JENNY HOLZER  

Untitled (18 German Language LED Signs), 1994  

LED-Displays 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München 

 

Licht, Worte und Bewegung: Aus diesen drei Elementen besteht das hier gezeigte 

Werk von Jenny Holzer aus dem Jahr 1994. Auf 18 LED-Anzeigen erscheinen ihre ins 

Deutsche übersetzten Textarbeiten als bewegte Laufschriften. Allerdings sind auf jeder 

Anzeige immer nur ein oder zwei Buchstaben gleichzeitig zu sehen – was das Lesen 

erschwert.  

 

Die Texte vereinen mehrere Arbeiten der Künstlerin von 1977 bis 1994. Damit 

funktioniert das Werk wie eine kleine Retrospektive. Die frühesten Textarbeiten, die 

sogenannten „Truisms“, stammen aus den späten 1970er-Jahren. Sie machten Holzer 

international bekannt. „Truism“ bedeutet so viel wie Binsenweisheit. 

 

Holzer begann damit, alltägliche Floskeln zu sammeln – Sätze, die wir ständig hören, 

aber selten hinterfragen. Anfänglich ließ sie diese Aussagen auf Poster drucken und 

verteilte sie in ihrer damaligen Heimatstadt New York. Beispiele sind: „JEDE 

LEISTUNG VERLANGT OPFER“, „WORTE SIND OFT UNZULÄNGLICH“ oder „SICH 

SORGEN WAPPNET FÜR MORGEN“. 

 

Neben „Truisms“ enthält die hier gezeigte Installation noch neun weitere Textzyklen. 

Besonders eindrücklich ist die Arbeit „Lustmord“, die zwischen 1993 und 1994 

entstand.Damit bezieht sich Holzer auf den zur selben Zeit wütenden Bosnienkrieg 

und die dortigen Gewaltakte gegen Frauen. Die Künstlerin fertigt einen Chor aus drei 

Stimmen an: Opfer, Täter und Beobachter:innen. Alle drei Stimmen stehen 

gleichberechtig nebeneinander. Dadurch vermittelt Holzer nicht nur die Brutalität des 

Krieges, sondern auch, wie leicht Menschlichkeit durch nationalistische 

Ideologisierung vernichtet wird.  

Dass das Werk auf Deutsch ist, ist kein Zufall. Holzer passt die Sprache ihrer Arbeiten 

oft an den Ausstellungsort an. Mittels dieser Adaptionen will sie möglichst viele 

Menschen ansprechen – ohne Übersetzung, ohne Distanz.  

 

 

 

Light, words, and movement—these are the three elements that make up the work 

shown here created by Jenny Holzer in 1994. A total of 18 LED displays present 

several of her text-based work, translated into German, as scrolling messages. 

However, only one or two letters appear at a time on each display—making the texts 

difficult to read. 

 

The texts combine several of Holzer’s works from 1977 to 1994. In this way, the piece 

functions like a mini-retrospective. The earliest texts, known as “Truisms”, date from 

the late 1970s and brought Holzer international recognition. “Truism” refers to a 

commonly accepted statement or cliché. 

 



Holzer began collecting everyday platitudes—phrases we constantly hear but rarely 

question. At first, she printed them on posters and distributed them around the City of 

New York, where she lived at the time. Examples include: “EVERY ACHIEVEMENT 

REQUIRES SACRIFICE,” “WORDS TEND TO BE INADEQUATE,” or “WORRYING 

PREPARES YOU FOR TOMORROW.” 

 

In addition to “Truisms”, the installation shown here includes nine other text series. 

One of the most striking is “Lustmord”, created between 1993 and 1994. In this series, 

Holzer responds to the then-raging Bosnian War and the acts of violence committed 

against women. She constructs a chorus of three voices: victim, perpetrator, and 

observer. All three voices are given equal weight. Holzer conveys not only the brutality 

of war but also the ease with which humanity can be destroyed by nationalist ideology. 

 

The fact that this work is in German is no coincidence. Holzer often adapts the 

language of her works to the exhibition site. These adaptations are meant to engage 

as many people as possible—with no translation, no distance. 

 

 

  



ROSEMARY MAYER  

Hypsipyle, 1973 

Satin, Rayon, Nylon, Käsetuch, Nylonnetz, Band, Färbemittel, Holz, Acryl / Satin, 

rayon, nylon, cheesecloth, nylon netting, ribbon, dyes, wood, acrylic paint 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Zart und beinahe geisterhaft wirkt das Werk „Hypsipyle“ von Rosemary Mayer aus 

dem Jahr 1973. Darin drapiert die Künstlerin durchscheinende Stoffe über ein fragiles 

Holzkonstrukt. „Hypsipyle“ gehört zu einer Serie skulpturaler Draperien. Mit ihnen lotet 

Mayer die Grenzen zwischen Skulptur, Malerei und Installation neu aus. Erstmals 

wurden diese Arbeiten 1973 in der A.I.R. Gallery in Brooklyn gezeigt. Diese Galerie 

wurde ein Jahr zuvor von einer Gruppe Künstlerinnen gegründet – unter ihnen auch 

Mayer. Ihr Ziel: Frauen in der männlich dominierten Kunstwelt sichtbar zu machen. 

 

 In Mayers Werk ist die Rolle der Frau zentral. Oft benennt sie ihre Arbeiten nach 

historischen oder mythischen Frauenfiguren. So auch hier: Hypsipyle ist eine 

ambivalente Figur aus der griechischen Mythologie. Sie ist die Tochter von Thoas, 

König der Insel Lemnos. Durch eine Intrige der Göttin Aphrodite töten die Frauen alle 

Männer der Insel. Nur Hypsipyle verschont ihren Vater und wird dafür später 

verstoßen.  

 

Für Mayer sind solche Frauenfiguren Projektionsfläche für verdrängte weibliche 

Handlungsmacht. Diese Themen verbindet die Künstlerin mit einer Bildsprache, die 

unter anderem vom Barock inspiriert ist. Sie vereint textile Leichtigkeit mit skulpturaler 

Präsenz. Die Konstruktion aus Tüll, Organza, Draht und Holz verweist auf das Fragile 

– auf Vergänglichkeit als ästhetisches Prinzip. Diese gezielte Materialwahl bricht mit 

den heroischen, dauerhaften Gesten männlich konnotierter Skulptur.  

 

„Hypsipyle“ steht exemplarisch für Mayers Versuch vergessene Frauenfiguren in den 

Geschichtskanon zurückzuholen – durch neue Formen, neue Materialien und neue 

Erzählungen. Was bleibt, ist kein heroisches Monument, sondern ein flüchtiger 

Schleier, der dennoch Gewicht hat. 

 

 

 

Delicate and almost ghostly—that’s how “Hypsipyle”, a 1973 work by Rosemary 

Mayer, appears. In it, the artist drapes translucent fabrics over a fragile wooden 

structure. “Hypsipyle” is part of a series of sculptural draperies in which Mayer 

redefined the boundaries between sculpture, painting, and installation. These works 

were first exhibited in 1973 at the A.I.R. Gallery in Brooklyn. The gallery had been 

founded just a year earlier by a group of women artists—Mayer among them. Their 

goal: to make women visible in the male-dominated art world. 

 

The role of women is central in Mayer’s work. She often names her pieces after 

historical or mythological female figures. Such is the case here: Hypsipyle is an 

ambivalent figure from Greek mythology. She is the daughter of Thoas, king of the 



island of Lemnos. Following a scheme by the goddess Aphrodite, the women of the 

island kill all the men. Only Hypsipyle spares her father—and is later cast out for it. 

 

For Mayer, such figures serve as projections of repressed female agency. She 

connects these themes with a visual language inspired by, among other things, the 

Baroque period. She combines the lightness of textiles with sculptural presence. The 

construction of tulle, organza, wire, and wood evokes fragility—transience as an 

aesthetic principle. This deliberate choice of material breaks with the heroic, enduring 

gestures of traditionally male-coded sculpture. 

 

“Hypsipyle” exemplifies Mayer’s effort to restore forgotten female figures to the canon 

of history—through new forms, new materials, and new narratives. What remains is 

not a heroic monument, but a fleeting veil—one that still carries weight. 

 

 

  



MARCEL ODENBACH  

Neuanfang, 2019  

Collage, Fotokopien, Bleistift, Tinte auf Papier / Collage, photocopy, pencil, ink on 

paper 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Sammlung KiCo  

 

„Neuanfang“ – so heißt die großformatige Collage von Marcel Odenbach. Sie besteht 

unter anderem aus Papier, Fotokopien und Zeichnungen des Künstlers. Das zentrale 

Motiv: der Kanzlerbungalow in Bonn. Der von Ludwig Erhard in Auftrag gegebene 

Kanzlerbungalow diente von 1964 bis 1999 als Wohn- und Empfangsgebäude für die 

Bundeskanzler der BRD. Mit seiner an das Bauhaus angelehnten Architektur sollte 

das Gebäude einen politischen Neuanfang nach dem Zweiten Weltkrieg 

symbolisieren.  

 

Doch was auf den ersten Blick wie ein gefälliger Innenraum im Stil der 1950er- und 

60er-Jahre wirkt, entpuppt sich bei näherem Hinsehen als komplexes Geflecht aus 

zahlreichen Bildfragmenten. So können wir etwa bei näherer Betrachtung erkennen, 

dass sich das Muster der Stuhlbezüge aus unzähligen Gesichtern zusammensetzt. 

Und auch die Tapete ist keine bloße Fläche, sondern sie besteht aus einer Collage 

historischer Schriftdokumente. 

 

Der Kanzlerbungalow ist bei Odenbach kein Symbol des Fortschritts, vielmehr ist er 

ein brüchiger Erinnerungsraum. Das Werk fordert uns auf, genauer hinzusehen – und 

Geschichte als Schichtungs- und Sedimentierungsprozess zu verstehen. Oder anders 

gesagt: Die Geister der Vergangenheit durchdringen die Gegenwart und die durch den 

Bungalow versinnbildlichte Zukunft der Bundesrepublik. Odenbach präsentiert das 

Nachkriegsdeutschland buchstäblich aus den Schichten der Vergangenheit. 

 

Der Titel der Arbeit wirkt dabei bewusst doppeldeutig: „Neuanfang“ klingt 

hoffnungsvoll, doch Odenbach stellt infrage, wie „neu“ ein Anfang sein kann, wenn die 

Vergangenheit nicht konsequent aufgearbeitet wird. Gerade im Hinblick auf die 

personellen und strukturellen Kontinuitäten zwischen der NS-Zeit und der BRD 

erscheint die Frage nach einem Neuanfang brisant. 

 

 

 

“Neuanfang”—“New Beginning”—is the title of this large-format collage by Marcel 

Odenbach. It is composed of paper, photocopies, and the artist’s drawings. The central 

motif is the Chancellor’s Bungalow in Bonn. Commissioned by Ludwig Erhard, the 

Chancellor’s Bungalow served as residence and reception building for the Federal 

Chancellors of the Federal Republic of Germany from 1964 to 1999. With its Bauhaus-

inspired architecture, the building was intended to symbolize a new political beginning 

after World War II. 

 

But what appears at first glance as a pleasing 1950s–60s interior becomes, on closer 

inspection, a complex web of fragmented images. For example, the pattern on the 



chair upholstery is made up of countless human faces. Even the wallpaper is not a 

plain surface: it consists of a collage of historical documents. 

 

For Odenbach, the Chancellor’s Bungalow isn’t a symbol of progress; it’s a fragile 

space of memory. The work invites us to look more closely and to understand history 

as a process, an accumulation of layers and sediments. In other words: the ghosts of 

the past permeate the present and the future that the Bungalow symbolizes. 

Odenbach literally presents post-war Germany through the layers of history. 

 

The title is deliberately ambivalent: “Neuanfang” sounds hopeful, yet Odenbach 

questions how “new” a beginning can be if the past has not been fully accounted for. In 

view of the personnel and structural continuities between the Nazi era and the Federal 

Republic of Germany, the question of a new beginning remains controversial. 

 

  



CANDIDA HÖFER  

Hotel Xanten, 1994 

C-Print, gerahmt / C-print, framed 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Schenkung Jörg Johnen  

 

Stille, menschenleere und lichtdurchflutete Innenräume – das ist das Hauptmotiv von 

Candida Höfer. Die Fotografie „Hotel Xanten“ aus dem Jahr 1994 zeigt genau das: 

einen nüchtern eingerichteten Speisesaal im geschichtsträchtigen Hotel van Bebber in 

Xanten – schon Napoleon nächtigte hier. Die Möbel sind schlicht, die Farben 

gedämpft. Keine Menschen, keine Bewegung. Und doch wirkt der Raum nicht leer. Er 

erzählt. 

 

Höfer fotografiert nicht einfach Räume, sie porträtiert Institutionen: Bibliotheken, 

Museen, Theater, Hörsäle, oder wie hier, ein Hotel. Es geht ihr um Strukturen, 

Ordnungen, Spuren von Nutzung. Also um das, was Räume über uns Menschen 

erzählen, auch wenn niemand anwesend ist. In „Hotel Xanten“ begegnen wir einer 

alltäglichen Szenerie. Das kühle durch die Fenster einfallende Licht erhellt jedes Detail 

im Raum. Nichts scheint dem Auge der Kamera verborgen zu bleiben.  

 

International bekannt wurde Höfer mit solchen streng komponierten Aufnahmen 

öffentlicher Räume – oft im Großformat, mit Zentralperspektive, gestochen scharf und 

nahezu klinisch ausgeleuchtet. Sie war Schülerin der Düsseldorfer Fotoschule und 

studierte bei Bernd und Hilla Becher, was ihre dokumentarische Strenge erklärt. Doch 

Höfers Fotos sind mehr als Dokumentationen. Sie sind stille Beobachtungen 

gesellschaftlicher Räume: Orte der Repräsentation, Bildung oder – wie hier – des 

Übergangs. Denn ein Hotelzimmer ist immer nur auf Zeit bewohnt. Es gehört nie ganz 

jemandem. Und im Gegensatz zu Kulturinstitutionen wie Museen sind Hotels äußerst 

unbeständig: Sie werden regelmäßig renoviert, um dem jeweiligen Zeitgeschmack zu 

entsprechen. Insofern funktioniert diese Fotografie auch als historische 

Bestandsaufname. 

 

 

 

Silence, empty and light-flooded interiors—these are the central motifs in the work of 

Candida Höfer. The photograph “Hotel Xanten”, taken in 1994, shows exactly that: a 

plainly furnished dining room in the historic Hotel van Bebber in Xanten—Napoleon 

himself stayed here. The furniture is simple, the colors muted. No people, no 

movement. And yet the room does not feel empty. It tells a story.  

 

Höfer doesn't just photograph spaces—she portrays institutions: libraries, museums, 

theaters, lecture halls, or, as in this case, a hotel. She is interested in structures, 

orders, traces of usage. In other words, in what spaces reveal about us as humans, 

even when no one is present. In “Hotel Xanten”, we are confronted with an everyday 

scene. The cool light falling through the windows illuminates every detail of the room. 

Nothing seems to escape the camera’s eye.  

 



Höfer became internationally known for these strictly composed images of public 

interiors—often in large format, using central perspective, crystal clear, and almost 

clinically lit. She studied at the Düsseldorf School of Photography under Bernd and 

Hilla Becher, which explains the documentary rigor of her work. Yet Höfer’s 

photographs are more than documentation. They are quiet observations of social 

spaces: places of representation, education, or—as in this case—of transition. After 

all, a hotel room is always only occupied temporarily. It never truly belongs to anyone. 

And unlike cultural institutions such as museums, hotels are inherently transient: they 

are regularly renovated to suit current tastes. In this way, this photograph also 

functions as a historical snapshot. 

 

  



ISA GENZKEN  

Ohne Titel (Flugzeugfenster), 2005 

Aluminium, Plexiglas, Lack / Aluminum, plexiglas, laquer 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Sammlung KiCo  

 

Zwei Fenster, wie man sie aus dem Flugzeug kennt: oval, aus Plexiglas, mit Rahmen 

– wie herausgeschnitten aus der Kabinenwand. Nur ein Unterschied: Die Rahmung ist 

wie bei einem Actionpainting mit bunten Lackfarben bemalt. Isa Genzken hat dieses 

Werk 2005 geschaffen. Es gehört zu einer Serie, in der sie Flugzeugfenster und 

Kabinenwände zu Bildträgern macht. Die Arbeiten bewegen sich zwischen Malerei und 

Skulptur – typisch für Genzkens medienübergreifende Arbeitsweise.  

 

Seit den 1970er-Jahren zählt Genzken zu den bedeutendsten Künstlerinnen ihrer 

Generation. Immer auf der Suche nach neuen Ausdrucksformen war sie eine der 

ersten Künstlerinnen, die schon in den 1980er-Jahren Computertechnologien nutzte. 

Sie verwendet Baumarktartikel, Spiegel, Beton, Kunststoff aber auch 

Alltagsgegenstände – oder eben Flugzeugfenster. Daraus macht sie Werke, die oft roh 

und verletzlich wirken und die sich mit unserem Blick auf die Welt beschäftigen. 

 

In der hier gezeigten Arbeit ist es der Blick durch das Flugzeugfenster, mit dem 

Genzken sich auseinandersetzt. Ein Symbol für Fernweh und Freiheit. Das 

Fenstermotiv taucht wiederholt auf. Eine ihrer ersten Museumsausstellungen 1992 – 

die auch im Lenbachhaus gezeigt wurde – trug den Titel: „Jeder braucht mindestens 

ein Fenster“. Gleichzeitig muss gerade die Symbolik eines Flugzeugfensters im 

Zeitkontext der 2000er-Jahre gelesen werden: Die ersten Arbeiten dieser Serie 

entstanden wenige Jahre nach den Anschlägen vom 11. September 2001. Seitdem 

steht das Flugzeug auch für Globalisierung und deren Schattenseiten. Genzkens Werk 

ist oft politisch – aber nie eindeutig. Sie lädt uns ein, unseren eigenen Blick zu 

hinterfragen. Das Fenster wird dabei zum Spiegel unserer Perspektive. 

 

 

 

Two windows, like the kind you see on an airplane: oval, made of plexiglass, with 

frames—as if they were cut straight out of the cabin wall. But there’s one difference: 

the framing is painted with brightly colored lacquer, in the style of action painting. Isa 

Genzken created this work in 2005. It’s part of a series in which she turned airplane 

windows and cabin walls into image surfaces. These works move between painting 

and sculpture—typical of Genzken’s cross-media approach. 

 

Since the 1970s, Genzken has been one of the most important artists of her 

generation. Always in search of new forms of expression, she was among the first 

artists to use computer technologies in the 1980s. She uses hardware store materials, 

mirrors, concrete, plastic, but also everyday objects—or, in this case, airplane 

windows. From these, she creates works that often appear raw and vulnerable, 

engaging with the way we look at the world. 

 



In the work shown here, it is the view through the airplane window that Genzken 

explores—a symbol of wanderlust and freedom. The motif of the window appears 

repeatedly. One of her first museum exhibitions in 1992—which was also shown at the 

Lenbachhaus—was titled: “Everyone Needs at Least One Window”. An The airplane 

window as a symbol must be read in the context of the 2000s: the first works in this 

series were created just a few years after the attacks of September 11, 2001. Since 

then, the airplane has likewise come to represent globalization—and its darker sides. 

Genzken’s work is often political—but never explicit. She invites us to question our 

own perspective. The window becomes a mirror of our point of view. 

 

  



SHEELA GOWDA  

Shifting Ground, 2020 

Granit, Klebeband / Granite, tape 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Weiße Linien, die ein Gitternetz an Wand und Boden bilden, und 25 im Raum verteilte 

Steine bilden die Grundelemente von Sheela Gowdas Arbeit „Shifting Ground“.  

 

Bei den Steinen handelt es sich um alte Gewürzmahlsteine, die früher in fast allen 

indischen Haushalten zu finden waren. In mühsamer Handarbeit wurden in diesen 

Mörsern Gewürze gemahlen – vielleicht liegt der Gewürzduft sogar noch in der Luft? 

Mit der Industrialisierung verschwanden diese Geräte allmählich. Weil sie als heilig 

galten, warf man sie aber nicht einfach weg. Stattdessen landeten die bis zu 250 kg 

schweren Steine auf den Straßen. Dort entdeckte Gowda sie bei Spaziergängen durch 

ihre Heimatstadt Bengaluru. Für die erste Kochi-Muziris Biennale 2012 transportierte 

sie die Steine nach Kochi – einer Hafenstadt, die einst ein Zentrum des 

Gewürzhandels war. 

 

Der Transport der schweren Steine ist dabei Teil des Kunstwerks. Die weißen Linien 

im Raum erinnern an Handelsrouten – Gowda greift dadurch das Thema Bewegung, 

Austausch und Handel auch visuell auf. Gowda kommentiert mit dem Werk eine 

Phase tiefgreifender Veränderungen in der indischen Gesellschaft: Die Mahlsteine 

sind Relikte einer uralten Kultur, die durch die rasante Modernisierung verdrängt wird.  

 

Mit „Shifting Ground“ scheint die Künstlerin die Frage aufzuwerfen, wohin sich Indien 

bewegt: Kann das Land die eigene Geschichte bewahren und dennoch in die Zukunft 

schreiten? Gowda gelingt es, mit ihren Werken eine zeitgenössische Kunstsprache zu 

finden, die tief in der indischen Kultur verwurzelt ist. Dabei bewegt sie sich zwischen 

Malerei, Bildhauerei, Fotografie und Konzeptkunst 

 

  

 

White lines forming a grid that extends across the walls and floor, and 25 stones 

distributed throughout the space—these are the basic elements of Sheela Gowda’s 

work “Shifting Ground”. 

 

The stones are old spice grinding stones, once found in nearly every Indian household. 

Spices were ground in these mortars by hand—a laborious task. Perhaps the scent of 

the spices still lingers in the air? With industrialization, these tools gradually 

disappeared. But since they were considered sacred, they weren’t simply thrown 

away. Instead, the stones—some weighing up to 250 kilos—ended up on the streets. 

That is where Gowda discovered them during walks through her hometown of 

Bengaluru. For the first Kochi-Muziris Biennale in 2012, she transported the stones to 

Kochi—a port city that was once a major hub of the spice trade. 

 

The transport of these heavy stones is part of the artwork itself. The white lines in the 

space visualize trade routes—visually referencing movement, exchange, and 



commerce. With this work, Gowda comments on a time of profound transformation in 

Indian society: these grinding stones are relics of an ancient culture now being 

displaced by rapid modernization. 

 

With “Shifting Ground”, the artist seems to ask: where is India headed? Can the 

country preserve its history while still moving forward? Gowda succeeds in creating a 

contemporary artistic language deeply rooted in Indian culture. Her practice moves 

fluidly between painting, sculpture, photography, and conceptual art. 

 

 

 

  



SUNG TIEU  

Read me, Wear Me, Fear me & Cultural Appropriation (in the GDR), 2025  

Zeitungsdruck auf Baumwolle, maßgeschneiderte Schneiderpuppen / Newsprint on 

cotton, custom tailor’s mannequins 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München  

 

Auf dem Boden liegt ein sogenannter „Perserteppich“. Daneben stehen 

Schneiderpuppen mit Hemden und Hosen, die mit Zeitungsausschnitten bedruckt sind. 

Während der Teppich eine ungewohnt heimelige Atmosphäre in den Ausstellungsraum 

bringt, regen die bedruckten Gewänder zum genaueren Hinsehen an. 

 

Die Künstlerin Sung Tieu will, dass wir uns mit den aufgedruckten Texten 

auseinandersetzen. Was wir lesen, schockiert: Alle Texte handeln von rassistischen 

Übergriffen auf vietnamesische Vertragsarbeiter:innen. Ab den 1970er-Jahren kamen 

zehntausende Menschen aus Vietnam als sogenannte „Vertragsarbeiter“ in die DDR. 

Sie sollten in Textilfabriken, Schlachthöfen oder der Elektronikindustrie arbeiten – 

meist unter strengen Bedingungen und ohne die Möglichkeit, dauerhaft zu bleiben. 

Nach der Wende verloren viele nicht nur ihre Jobs, sie wurden auch zur Zielscheibe 

für Rechtsextreme. Ihre Lebensgeschichten blieben lange unsichtbar. Die Arbeiten von 

Sung Tieu holen diese Erinnerungen zurück. 

 

Auch der Teppich greift dieses Thema auf: Was auf den ersten Blick wie ein 

aufwendiger Perserteppich wirkt, ist in der Tat ein maschinell hergestelltes Produkt 

aus der DDR. Diese Teppiche waren ein wichtiges Exportprodukt der DDR. Sie stehen 

für die kapitalistischen Mechanismen, denen letztlich auch die DDR nicht entkommen 

konnte. So spiegelt das Schicksal der vietnamesischen Vertragsarbeiter:innen das der 

türkischen Gastarbeiter:innen aus der BRD wider: beide Systeme setzten auf 

Ausbeutung. 

 

Sung Tieu schafft es, das Unsichtbare sichtbar zu machen. Ihre Werke verbinden 

Sprache, Skulptur und Rauminstallation – und geben einer verdrängten Geschichte 

ihren rechtmäßigen Platz. 

 

 

 

On the floor lies a so-called "Persian carpet." Next to it stand tailor’s mannequins 

dressed in shirts and trousers printed with newspaper excerpts. While the carpet 

brings an unexpectedly homey atmosphere to the exhibition space, the printed 

garments invite a closer look. 

 

The artist Sung Tieu wants us to engage with the texts printed on the clothes. What we 

read is shocking—all of the texts describe racist attacks against Vietnamese contract 

workers. Starting in the 1970s, tens of thousands of Vietnamese people came to East 

Germany as so-called “contract workers.” They were expected to work in textile 

factories, slaughterhouses, or the electronics industry—usually under strict conditions 

and without any prospect of staying permanently. After the fall of the Berlin Wall, many 

not only lost their jobs—they also became targets of right-wing extremist violence. 



Their life stories remained invisible for a long time. Sung Tieu’s works retrieve these 

memories. 

 

The carpet also touches on this theme: What at first glance appears to be a traditional 

Persian rug is, in fact, a mass-produced item made in the German Democratic 

Republic. These carpets were an important East German export product. So they 

stand for the capitalist mechanisms that even the GDR ultimately could not escape. 

The fate of the Vietnamese contract workers mirrors that of the Turkish guest workers 

in West Germany: both systems were built on exploitation. 

 

Sung Tieu succeeds in making the invisible visible. Her works combine language, 

sculpture, and spatial installation—and give a long-suppressed part of history its 

rightful place. 

 

 

 

  



NICOLE WERMERS  

Abwaschskulpturen, 2024 

Porzellan, Keramik, Glaswaren, Haushaltsutensilien, modifizierter Geschirrkorb, 

Sockel / Various china, ceramic, glassware, housekeeping utensils, modified 

dishwasher basket, plinth 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Sammlung KiCo 

 

Ein bis zum Bersten gefüllter Geschirrkorb: Teller, Tassen, Besteck und andere 

Küchenutensilien. Er wirkt wie zufällig aufgetürmt, als ob er frisch aus der 

Spülmaschine kommt. Und doch: Jeder Gegenstand ist sorgfältig arrangiert und 

ausbalanciert – fast wie bei einer klassischen Skulptur mit Stand- und Spielbein. 

 

Die Künstlerin Nicole Wermers greift hier einen ganz alltäglichen Moment auf – den 

Abwasch – und hebt ihn auf die Ebene der Kunst. Das erinnert an Marcel Duchamp 

und seine Readymades, wie das berühmte signierte Pissoir, das er als Kunstwerk 

ausstellte. Doch Wermers zeigt nicht einfach Industrieprodukte. Sie arrangiert sie 

aufwendig und präsentiert sie wie kunstvolle Blumenarrangements. Der künstlerische 

Wert liegt gerade in der Auswahl und Komposition der Materialien. Damit bewegt sich 

Wermers im Spannungsfeld zwischen Hochkultur und Haushalt. Was gilt als Kunst? 

Was als Design? Und wer entscheidet das? Ihre Abwaschskulpturen stellen diese 

Fragen eindringlich. 

 

Wermers Arbeiten kreisen um Themen wie Konsumkultur, Kunstbegriff und 

Geschlechterrollen. In ihren Skulpturen steckt auch eine feministische Lesart: Der 

Abwasch als Symbol für unbezahlte Sorgearbeit, die nach wie vor meist von Frauen 

geleistet wird. Durch die Übertragung ins Museum bekommt diese Arbeit Sichtbarkeit 

– und Wert. Wermers geht es aber nicht um Anklage, sondern um eine Verschiebung 

der Wahrnehmung. Was passiert, wenn wir unseren Blick befreien? Wenn das 

vermeintlich Selbstverständliche plötzlich zur Kunst wird? Wermers untergräbt 

kulturelle Hierarchien, indem sie das Alltägliche mit kunsthistorischen Zitaten versieht. 

 

  

 

A dish rack filled to the brim: plates, cups, cutlery, and other kitchen utensils. It 

appears haphazardly stacked, as if freshly unloaded from the dishwasher. And yet, 

every object is carefully arranged and balanced—almost like a classical sculpture with 

a supporting and a free leg. 

 

Artist Nicole Wermers captures a completely ordinary in moment—doing the dishes—

and elevates it to the realm of art. It recalls Marcel Duchamp and his readymades, like 

the famous signed urinal he exhibited as a work of art. But Wermers doesn’t simply 

present industrial products. She arranges them meticulously and displays them like 

elaborate floral arrangements. The artistic value lies precisely in the selection and 

composition of the materials. In doing so, Wermers consciously deals with the tension 

between high culture and the domestic sphere. What counts as art? What as design? 

And who gets to decide? Her dishwashing sculptures raise these questions in striking 

ways. 



 

Wermers’ work revolves around themes such as consumer culture, the definition of art, 

and gender roles. Her sculptures also invite a feminist reading: dishwashing as a 

symbol of unpaid care work, still mostly done by women. By bringing this labor into the 

museum, it gains visibility—and value. But Wermers isn’t aiming to accuse—rather, 

she’s interested in shifting perception. What happens when we liberate our gaze? 

When what seems mundane suddenly becomes art? Wermer’s undermines cultural 

hierarchies by infusing the everyday with references to art history. 

 

  



THEA DJORDJADZE  

Untitled, 2017 

Hinterglasmalerei auf Acrylglas, Aluminiumglasfarbe und -tinte / Reverse glass 

painting, aluminum glass paint and ink 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Sammlung KiCo  

 

Eine quadratische Leinwand: zart, durchscheinend, fast schwerelos. Und doch voller 

Spuren, Schichten, Überlagerungen. Das Gemälde „Untitled“ von 2017 wirkt wie eine 

stille Explosion aus Farbe und Geste. 

 

Thea Djordjadze ist eigentlich für ihre skulpturalen Arbeiten bekannt: großformatige 

Installationen aus Gips, Metall und Alltagsmaterialien, die die Grenzen zwischen Kunst 

und Ausstellungsraum verwischen. Doch auch das Malerische spielt in ihrem Werk 

eine zentrale Rolle. 

 

In diesem Bild zeigt sich das Malerische ganz direkt: Djordjadze arbeitet mit Lasuren, 

Kratzspuren und verdünnter Farbe, die zu verlaufen scheint und an ein Aquarell 

erinnert. Die dadurch entstehenden Texturen verleihen dem Bild etwas 

Geheimnisvolles. Es wirkt wie ein archäologischer Fund, wie ein Bild, das unter alten 

Putzschichten zum Vorschein kommt. Oder wie eine offengelegte Wunde. Die Formen 

sind flüchtig. Kein Motiv, das sich eindeutig benennen lässt. Stattdessen: ein 

Rhythmus, ein Pulsieren. Zusammen mit dem zarten Farbauftrag verleiht Djordjadze 

dem Bild Verletzlichkeit und Leichtigkeit. 

 

Typisch für ihre Arbeiten ist, dass sie sich der Einordnung entziehen. Djordjadze 

verbindet das Unfertige mit dem Präzisen, das Körperhafte mit dem Flüchtigen. Dieses 

Bild pocht nicht auf Vollkommenheit – sondern befindet sich noch im Entstehen. Es 

zeigt das Spannungsverhältnis zwischen Zufall und Kontrolle. Die Spuren wirken 

spontan, sind aber gezielt gesetzt. Djordjadze interessiert sich für Prozesse, nicht für 

Perfektion. Ihre Malerei ist leise, aber nicht zurückhaltend. Sie fordert genaues Sehen 

– und vielleicht auch ein Loslassen von Erwartungen. 

 

 

 

A square canvas: delicate, translucent, almost weightless. And yet full of traces, 

layers, overlaps. The painting Untitled from 2017 feels like a silent explosion of color 

and gesture. 

 

Thea Djordjadze is primarily known for her sculptural work: large-scale installations 

made from plaster, metal, and everyday materials that blur the boundaries between art 

and exhibition space. But the painterly also plays a central role in her practice. 

 

In this painting, the painterly reveals itself quite directly: Djordjadze works with glazes, 

scratch marks, and thinned paint, which seems to flow and evokes the impression of a 

watercolor. The resulting textures give the painting a sense of mystery. It feels like an 

archaeological find, like an image emerging from beneath layers of old plaster. Or like 

an exposed wound. The forms are fleeting. No motif that can be clearly named. 



Instead: a rhythm, a pulsation. Together with the delicate application of color, 

Djordjadze lends the work a sense of vulnerability and lightness. 

 

A typical feature of her work is its resistance to classification. Djordjadze combines the 

unfinished with the precise, the bodily with the ephemeral. This painting doesn’t insist 

on perfection—instead, it is still in the process of becoming. It reveals a tension 

between chance and control. The marks seem spontaneous, yet they are deliberately 

placed. Djordjadze is interested in processes, not perfection. Her painting is quiet, but 

not reserved. It demands close observation—and perhaps a letting go of expectations. 

 

 

  



ADRIAN GHENIE  

Opernplatz, 2014  

Öl auf Leinwand / Oil on canvas 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, Schenkung Jan Fischer  

 

Ein Platz, umgeben von hell erleuchteten Häuserfassaden. Auf dem Platz ein 

loderndes Feuer, dessen Rauch in einen dramatisch aufgewühlten Wolkenhimmel 

hinaufsteigt. Der Mond, verhangen hinter Wolken, wirkt wie ein stiller Zeuge. Adrian 

Ghenies Gemälde „Opernplatz“ erinnert an einen dunklen Moment der Geschichte: die 

Bücherverbrennung durch die Nationalsozialisten am 10. Mai 1933 auf dem Berliner 

Opernplatz, dem heutigen Bebelplatz. 

 

Ghenie liefert uns keine historische Dokumentation. Seine Bilder sind keine klaren 

Erzählungen, sondern traumartige Visionen. Mit gezielter Verfremdung erzeugt er eine 

visuelle Unruhe – als würde sich die Geschichte vor unseren Augen zersetzen und 

neu zusammensetzen.  

 

In „Opernplatz“ ist die Vergangenheit kein abgeschlossenes Kapitel, sondern ein 

eindringliches Echo, das bis in die Gegenwart hallt. Die brennenden Bücher sind kaum 

erkennbar, vielmehr zeigt Ghenie diesen Scheiterhaufen von Ideen als 

allesverschlingendes Monstrum. Die Bücherverbrennung 1933 war eine 

Machtdemonstration: Werke von jüdischen, linken, pazifistischen und homosexuellen 

Autor*innen wurden ins Feuer geworfen. Unter dem Applaus der Menge. Dies war nur 

der Auftakt zu einer systematischen Verfolgung und Vernichtung von Menschen und 

Ideen, die nicht der Vorstellung des NS-Regimes entsprachen.  

 

Ghenie, der in Rumänien aufwuchs, beschäftigt sich immer wieder mit autoritären 

Regimen. Seine Werke vermeiden platte Anklagen – sie sind historisch aufgeladen 

und zugleich offen für heutige Lesarten. „Opernplatz“ ist auch eine Warnung: In Zeiten, 

in denen Bücher wieder zensiert, Autor:innen bedroht und Geschichte umgeschrieben 

wird, gewinnt das Bild beklemmende Aktualität. Es fragt: Wie schnell kann es wieder 

brennen? 

 

  

 

A square, surrounded by brightly lit building facades. In the center, a blazing fire, its 

smoke rising into a dramatically turbulent sky. The moon, veiled by clouds, appears as 

a silent witness to the scene. Adrian Ghenie’s painting “Opernplatz” confronts us with a 

dark moment in history: the book burning by the National Socialists on May 10, 1933, 

at Berlin’s Opernplatz—today known as Bebelplatz. 

 

Ghenie doesn’t offer us a historical documentation. His paintings aren’t clear narratives 

but dreamlike visions. With deliberate distortion, he creates visual unrest—as if history 

were decomposing and reassembling itself before our eyes. 

 

In “Opernplatz”, the past is not a closed chapter, but a haunting echo that reverberates 

into the present. The burning books are not clearly depicted—instead, Ghenie 



presents this pyre of thoughts as a monstrous force, devouring everything in its path. 

The 1933 book burning was a demonstration of power: works by Jewish, leftist, 

pacifist, and queer authors were thrown into the flames—cheered on by the crowd. It 

marked only the beginning of a systematic persecution and annihilation of both people 

and ideas that didn’t conform to the Nazi regime’s worldview. 

 

Ghenie, who grew up in Romania, repeatedly engages with authoritarian regimes. Yet 

he avoids simplistic accusations. His painting is historically charged, but also open to 

contemporary interpretations. “Opernplatz” is also a warning: in a time when books are 

once again being censored, authors threatened, and history rewritten, the painting 

takes on a chilling relevance. The painting asks: How quickly can it burn again? 

 

  



DAN FLAVIN  

untitled (To Virginia Dwan) 1, 1971 

4 Leuchtstoffröhren / 4 fluorescent tubes 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, erworben durch den 

Förderverein Lenbachhaus e.V. 

 

Eine Skulptur aus Licht: Vier einfache Leuchtstoffröhren sind in der Ecke des 

Ausstellungsraums montiert. Ihr helles Licht – in Blau, Gelb, Rosa und Rot – wirft ein 

spektakuläres Farben- und Formenspiel an die Wand: Eine leuchtende Rautenform in 

warmen Tönen erstrahlt in der Ecke – umgeben von kühl-blauem Licht. 

 

„Ohne Titel (Für Virginia Dwan) 1“ ist ein Werk von Dan Flavin, einem der wichtigsten 

Vertreter der Minimal Art. Diese Kunstbewegung entstand in den 1960er-Jahren in den 

USA und zeichnet sich durch eine radikale Reduktion von Form und Material aus. 

 

Flavin macht mit seinen Installationen genau das und reduziert seine künstlerischen 

Mittel: Statt Marmor oder Bronze nutzt er industriell gefertigte Leuchtstoffröhren. Licht 

wird bei ihm zum Medium – flüchtig, atmosphärisch, immateriell.  

 

Wie der Titel schon erkennen lässt, ist das Werke eine Hommage. Gewidmet ist es der 

bedeutenden Galeristin und Kunstsammlerin Virginia Dwan, die Flavin früh gefördert 

hat. Flavin komponierte mit Licht. Seine Werke verändern sich mit dem Raum, der 

Beleuchtung, dem Blickwinkel. Sie sind keine Objekte im klassischen Sinn, sondern 

Situationen – lebendig, durchlässig, poetisch. Trotz der reduzierten Mittel ist die 

Wirkung enorm: Das präzise gesetzte Licht der Leuchtstoffröhren verändert nicht nur 

den Raum, es umhüllt auch uns. Farben tanzen über unsere Haut und Kleidung. Wir 

selbst werden Teil des Kunstwerks.  

 

Und genau darin liegt Flavins Radikalität: Er zeigt, dass Reduktion nicht kalt und 

nüchtern sein muss. Dass auch vermeintlich einfache Mittel – wie Leuchtstoffröhren – 

Kunst erzeugen können. Flavins Werk ist ein Dialog mit dem Raum, mit der 

Wahrnehmung und auch mit uns. 

 

 

 

A sculpture made of light: four simple fluorescent tubes are mounted in the corner of 

the exhibition space. Their bright glow—in blue, yellow, pink, and red—casts a 

spectacular play of colors and shapes onto the wall. A glowing diamond shape in warm 

tones radiates from the corner, surrounded by cool blue light. 

 

“untitled (For Virginia Dwan) 1” is a work by Dan Flavin, one of the key figures of 

Minimal Art. This art movement emerged in the United States in the 1960s and is 

characterized by a radical reduction of form and material.  

 

With his installations, Flavin embraces this reduction: instead of marble or bronze, he 

uses industrially manufactured fluorescent tubes. For him, light becomes the 

medium—it is fleeting, atmospheric, immaterial. 



 

As the title suggests, the work is a tribute. It is an homage to the influential gallerist 

and art collector Virginia Dwan, who supported Flavin early in his career. Flavin 

composed with light. His works change with the space, the lighting, the viewer’s 

perspective. They are not traditional objects, but situations—alive, permeable, poetic. 

Despite the minimal means, the impact is immense: the precisely placed light of the 

fluorescent tubes transforms not only the space—it also envelops us. Colors dance 

across our skin and clothing. We ourselves become part of the artwork.  

 

And that is where Flavin’s radical approach lies: he shows that reduction doesn’t have 

to be cold or sterile. That even seemingly simple materials—like fluorescent tubes—

can create art. Flavin’s work is a dialogue: with space, with perception—and with us. 

 

  



TOLIA ASTAKHISHVILI  

Ribs and ribbons & Relief from Boredom, 2023  

Sanguine, Pappmaché, Gips, Öl, Bleistift, Gipskarton / Sanguine, papier mâché, 

plaster, oil, pencil, drywall 

Städtische Galerie im Lenbachhaus und Kunstbau München, erworben durch den 

Förderverein Lenbachhaus e.V. 2024, mit großzügiger Unterstützung durch Gabriel 

und Renate Mayer 

 

Linien, die an menschliche Körper und Knochen erinnern, sind mit roter Farbe auf 

fleckige Rigipsplatten gezeichnet. Sie wirken wie prähistorische Höhlenzeichnungen: 

rau, gewaltvoll und dennoch – oder gerade deswegen – faszinierend.  

 

Die Werke stammen von Tolia Astakhishvili. Die 1974 in Tbilisi geborene Künstlerin 

beschäftigt sich in ihren Arbeiten mit den Spuren des Lebens, des Verfalls und 

Transformation. So auch in diesen Werken: Die Zeichnungen fragmentierter Körper 

sowie der offengelegten Wirbelsäule betonen die Fragilität des Menschen. 

 

Gleichzeitig verknüpft Astakhishvili diese Motive mit der Ästhetik von Baumaterialien. 

Die verwendeten Rigipsplatten dienen nicht nur als Zeichengrund, sondern verweisen 

– ähnlich wie die Wirbelsäule im menschlichen Körper – auf das tragende Gerüst. Sie 

stehen sinnbildlich für das Skelett eines Gebäudes, den Rohbau, der hinter der 

fertigen Oberfläche liegt. Diese Verbindung von Körperfragmenten und 

architektonischen Elementen zieht sich wie ein roter Faden durch Astakhishvilis Werk. 

Sie spielt mit dem Spannungsverhältnis zwischen Anatomie und Architektur, 

Organischem und Konstruiertem. Die Oberflächen wirken wie offene Wunden. Risse, 

Flecken und Brüche werden nicht verborgen, sondern hervorgehoben. Sie erzählen 

von Zerstörung, Vergänglichkeit und davon, dass weder Räume noch Körper 

unversehrt bleiben. 

 

Die Künstlerin interessiert sich für Übergänge: zwischen innen und außen, Verletzung 

und Heilung, Entstehen und Zerfall. Ihre Werke wirken wie fragile Bühnenbilder – 

provisorisch, verletzlich und von eindringlicher Schönheit. 

 

 

 

Lines recalling human bodies and bones are drawn with red paint on stained drywall 

panels. They resemble prehistoric cave drawings—raw, forceful, and yet—or perhaps 

because of that—deeply compelling. 

 

The works are by Tolia Astakhishvili. Born in Tbilisi in 1974, the artist explores traces 

of life, decay, and transformation in her practice. This is evident in these pieces as 

well: the drawings of fragmented bodies and exposed spines emphasize human 

fragility. 

 

At the same time, Astakhishvili connects these bodily motifs with the aesthetic of 

construction materials. The drywall panels are not just drawing surfaces, they also 

reference—much like the spine in the human body—a structural framework. They 



symbolically stand for the skeleton of a building, the raw construction hidden beneath 

the finished surface. This connection between body fragments and architectural 

elements runs like a thread through the work of Astakhishvili. She explores the tension 

between anatomy and architecture; between the organic and the constructed. The 

surfaces appear like open wounds. Cracks, stains, and fractures are not concealed, 

but highlighted. They speak of destruction, transience, and the fact that neither spaces 

nor bodies remain unscathed. 

 

The artist is interested in transitions: between inside and outside, injury and healing, 

creation and decay. Her works appear like fragile stage sets—provisional, vulnerable, 

and hauntingly beautiful. 


